
 

 
 

 
Quand le temps joue contre la montre 

Malentendu interculturel au Liban 

 
 

 
 
 
Date      :  8 janvier 2026 
Promo   :  MSIE 50 
Auteurs :  Odile DUTHIL, Gwendal GUILLOUX, Khalid KARAOUI,  

       Mehtap KARYAGDI, Fabrice Kokora KOFFI 

  



 

 
2 

 

Sommaire 

1. Introduction __________________________________________________________ 3 

2. Déroulé des faits ______________________________________________________ 3 

3. Le contexte libanais ____________________________________________________ 5 

Contexte historique _____________________________________________________________ 5 

Contexte politique en 2016 _______________________________________________________ 6 

4. Les origines d’une incompréhension _______________________________________ 8 

Une remarquable et déroutante flexibilité ___________________________________________ 8 

Analyse des ressorts culturels _____________________________________________________ 9 

5. Recommandations ____________________________________________________ 10 

6. Conclusion __________________________________________________________ 11 

Annexes : entretiens avec des experts __________________________________________ 13 

Entretiens avec Adélaïde Clément _________________________________________________ 13 

Entretien avec Matthieu, diplomate _______________________________________________ 13 

Entretien avec Jean Yazbeck, journaliste ____________________________________________ 14 

Entretien avec Daniel Meier, chercheur ____________________________________________ 15 

Entretien avec Diana, consultante en politique/culture libanaise ________________________ 17 

Question à Henry Laurens, Collège de France ________________________________________ 18 

Entretien avec M. J, Institution financière internationale ______________________________ 19 

 

 
 

 

  



 

 
3 

1. Introduction 

L’événement se déroule à Beyrouth (Liban) entre mai et juin 2016, dans le cadre d’une mission 
humanitaire menée par l’association SOS Chrétiens d’Orient, dont l’objectif est de soutenir les 
populations locales, toutes confessions confondues mais principalement issues des milieux 
les plus démunis. La protagoniste, Adélaïde Clément, de nationalité française, exerce alors 
en tant que chargée de projets culturels et caritatifs. Le partenaire local impliqué dans 
l’incident est un responsable d’association libanais, acteur essentiel dans la mise en œuvre 
du projet. 

Ce cas met en lumière les différences culturelles entre la France, où la ponctualité, la 
planification et le respect des délais structurent la relation professionnelle et le Liban, où 
prévaut une souplesse dans le rapport au temps, façonnée par un environnement instable et 
une forte culture relationnelle. Cet écart constitue un élément central dans la compréhension 
des malentendus observés. 

Afin de replacer l’événement dans son ensemble, nous avons également contextualisé les 
faits dans le paysage politique et social du Liban, marqué par une mosaïque confessionnelle 
complexe, des équilibres communautaires fragiles et un fonctionnement institutionnel 
singulier. Cette analyse politique nous a semblé indispensable : elle offre un socle de 
compréhension permettant d’éclairer les comportements des acteurs locaux et la logique qui 
sous-tend certaines pratiques professionnelles. 

Notre démarche s’appuie enfin sur une méthodologie combinant travail de terrain et analyse 
académique : entretiens approfondis avec un expert du Liban ainsi qu’avec des personnes 
d’origine libanaise, lectures spécialisées, et confrontation des points de vue pour croiser les 
perspectives. Cette approche multiple nous a permis d’enrichir notre regard, de mieux 
comprendre les dynamiques à l’œuvre et d’apporter de la profondeur à l’analyse comme aux 
recommandations formulées. 

 

2. Déroulé des faits 

Nous sommes au printemps 2016. Adélaïde Clément, une jeune Bordelaise de vingt ans, 
arrive à Beyrouth pour sa première mission culturelle et humanitaire à l’étranger. Engagée au 
sein de l’association française SOS Chrétiens d’Orient, elle part pour six mois afin de 
contribuer aux projets menés auprès des communautés chrétiennes d’Orient. 

Elle s’installe dans le quartier d’Achrafieh, à l’est de la ville, un secteur majoritairement 
chrétien et relativement aisé. Le climat, l’intensité de la circulation et le rythme de la capitale 
libanaise contrastent avec son environnement habituel, mais elle découvre progressivement 
un lieu mêlant modernité et traditions, qu’elle apprend à appréhender avec intérêt. 

Au fil des jours, Adélaïde s’intègre au fonctionnement local. Les missions de l’association 
reposent fortement sur des partenariats avec des acteurs présents sur le terrain afin d’adapter 
l’aide aux besoins identifiés. Elle collabore avec des interlocuteurs de différentes confessions 
et assume la conception et la coordination de projets culturels et caritatifs.  



 

 
4 

Elle est aussi confrontée aux réalités du pays, marqué par des crises politiques, sécuritaires 
et sociales, ce qui a conduit l’association à élargir ses activités vers l’aide alimentaire, scolaire, 
médicale, ainsi que le soutien aux personnes handicapées et aux familles vulnérables. 

Dans cette phase d’adaptation, une collègue libanaise, Mona, joue un rôle important. Forte 
de quinze ans d’expérience et engagée de longue date au sein de SOSCO, elle accompagne 
Adélaïde Clément à la fois dans son travail quotidien et dans la compréhension des codes 
culturels du pays. 

C’est Mona qui la met en relation avec Elias, un partenaire local et responsable de projets au 
sein d’une association libanaise financée principalement par des donateurs chrétiens. 
Maronite, il illustre la manière dont la dimension religieuse structure au Liban non seulement 
la vie spirituelle, mais aussi les interactions sociales, l’organisation des quartiers et 
l’architecture institutionnelle du pays. 

La rencontre avec Elias lui a paru tout à fait naturelle : un homme chaleureux, accueillant, 
parlant un français impeccable, et dont l’expérience transparaissait immédiatement. Lors de 
ce premier entretien, ils avaient échangé sur les modalités de l’événement que leurs 
associations souhaitaient organiser ensemble. L’échange avait été simple et clair, et Adélaïde 
était repartie convaincue que la suite du projet se déroulerait avec la même facilité. 

Après un premier rendez-vous mené avec beaucoup de fluidité, Adélaïde Clément fait face à 
sa grande surprise à un revers de situation. Elias ne se présente pas à l’entretien suivant, 
pourtant fixé une semaine plus tôt. À partir de cet instant, une série d’éléments s’accumulent. 
Adélaïde tente de le joindre : appels téléphoniques, courriels…. Aucun retour. Le silence est 
total. Chaque tentative infructueuse devient, pour elle, un indice supplémentaire d’un 
désengagement. Elle observe une incohérence entre l’enthousiasme initial et l’absence 
soudaine de communication, ce qui alimente son doute. 

Au fil des semaines, ce silence répétitif altère son interprétation de la situation. Pour Mona et 
les personnes de l’entourage local, ce silence n’a rien d’inquiétant. Il ne constitue ni un refus 
ni une marque d’irrespect. Mona tente d’expliquer la situation en recourant à une expression 
familière « Elias a la tête dure comme un Maronite » pour indiquer qu’Elias en fait qu'à sa tête 
et que son comportement ne signifie pas une rupture, mais plutôt qu’il a ses raisons, il doit 
avoir d’autres priorités à gérer. Leur position est constante : s’il n’est pas là, c’est simplement 
qu’il ne peut pas être là. 

Mais la question “Dois-je continuer à insister ?” revient régulièrement. L’absence de signes 
de la part d’Elias est perçue comme un signal négatif clair qu’elle n’arrive pas à dépasser : ne 
pas répondre revient à signifier un refus. Ce ressenti est renforcé par ses collègues français 
qui, partageant la même grille de lecture temporelle et professionnelle, valident son 
interprétation. Au bout de trois semaines, la remarque prononcée par l’un d’eux “Laisse 
tomber s’il ne répond pas” agit comme un point de bascule : elle décide d’interrompre toute 
tentative de contact, considérant l’affaire clôturée. 

Quelques jours plus tard, Adélaïde Clément découvre le courriel d’Elias qui annonce que ses 
obligations étaient terminées et qu’il est désormais disponible pour avancer sur leur projet 
commun. La réponse d’Adélaïde fût quasi-immédiate, dans un ton neutre, en expliquant 
simplement qu’il était « trop tard », et qu’en raison de son absence de réponse, elle avait dû 
organiser le projet autrement, sans lui. 

La réaction d’Elias suit immédiatement. Il exprime sa surprise et son irritation. De son point 
de vue, la décision d’Adélaïde Clément est prématurée et reflète un rapport au temps trop 
rigide. Il explique que les Français sont « trop pressés », attachés à des horaires stricts et à 
une disponibilité constante, alors qu’au Liban, la gestion des priorités dépend du contexte et 



 

 
5 

des urgences. Pour lui, ne pas se présenter tant que d’autres engagements n’étaient pas 
finalisés relevait d’un comportement normal et non problématique. 

 

3. Le contexte libanais 

Ce cas raconte avant tout l’une histoire d’une rencontre : celle d’une Française habituée à la 
ponctualité, à l’efficacité, et celle d’un Libanais qui avance au bord du chaos, mais qui continue 
d’exister grâce à la chaleur des relations humaines et à une résilience incroyable de sa 
société. Au gré des mutations politiques, économiques et sociales. “Seuls les Libanais 
comprennent réellement cette architecture effervescente, faite d’accords implicites, de 
loyautés invisibles, d’alliances mouvantes” nous témoigne un ancien fonctionnaire français à 
Beyrouth.1 

Contexte historique 

Le Liban, héritier de la civilisation phénicienne, occupe depuis l’Antiquité une position 
stratégique entre Orient et Occident. Son territoire a successivement intégré les grands 
empires du Proche-Orient ancien (assyriens, babyloniens), puis les dominations grecque, 
romaine et byzantine. Les conquêtes arabes et l’intégration ultérieure à l’Empire ottoman ont 
façonné un espace où se superposent diverses influences culturelles, religieuses et 
linguistiques.234  
À partir du XVIᵉ siècle, la France développe un rôle de protectrice des chrétiens d’Orient. Les 
accords Sykes-Picot (1916) et le mandat confié à la France par la SDN (1920) permettent 
l’établissement du Grand Liban dans ses frontières modernes. L’indépendance est finalement 
proclamée le 22 novembre 1943.5  

Le Pacte National de 1943 (non écrit) institue un système confessionnel basé sur une 
répartition communautaire du pouvoir : président maronite, premier ministre sunnite, président 
du parlement chiite. Ce modèle vise à préserver un équilibre interconfessionnel, mais nourrit 
une dépendance permanente aux alliances internes et aux influences étrangères.6 

Le rapport 2022 du Département d’État américain sur la liberté religieuse souligne que le Liban 
se distingue par une configuration religieuse et tribale d’une grande complexité. Cette 
diversité, historiquement intégrée au système politique, constitue aujourd’hui l’un des 
principaux vecteurs de vulnérabilité du pays face aux rivalités géopolitiques. Elle permet aux 
puissances régionales que sont l’Iran, la Syrie, l’Arabie Saoudite et le Qatar, ainsi qu’aux 
acteurs occidentaux comme la France et les États-Unis, de projeter leurs intérêts à travers les 
différents blocs politico-confessionnels libanais. De fait, le Liban devient une véritable caisse 
de résonance des conflits du Moyen-Orient.7 

 
1 Entretien avec Matthieu – cf Annexes, p13. 
2 Albert Hourani, A History of the Arab Peoples, Faber & Faber Libri, 2013. 
3 Kamal Salibi, A House of Many Mansions: The History of Lebanon Reconsidered, University of California Press, 
1988 
4 Cécile Kruse, La France et le Levant, Les cahiers du Moyen Orient, 2012 
5 Fawwaz Traboulsii, A History of Modern Lebanon, Traboulsi, Pluto Press, 2007 
6 Lebanon Needs Help to Cope With Huge Refugee Influx, International Crisis Group, 19 Septembre 2016  
7 Ibid. et Lebanon Needs Help to Cope With Huge Refugee Influx, International Crisis Group, 19 Septembre 2016 



 

 
6 

D'après Henry Laurens, “C'est la règle d'or absolue sur la compréhension du Moyen-Orient. 
Si vous avez appris que ça, c'est déjà énorme. Et donc, tout conflit du Moyen-Orient peut 
commencer sur des raisons locales et se tourne selon la très belle et terrible expression de 
Ghassan Tueni8, qui était un ami très cher, ça se tourne en “une guerre pour les autres”.”9 
 

Source : magazine Conflits 

« Le chaos régional et la déliquescence du régime politique libanais [...] confèrent au tableau 
libanais un spectacle où l’inquiétude le dispute à l’ahurissement. L’arrêt des machines 
politiques [...] ne doit pourtant pas faire illusion : il y a bien une collusion [...] entre les divers 
acteurs. », conclut D. Meier dans un de ses fameux ouvrages sur le Liban.10 

Contexte politique en 2016 

La réalité incessante d’un contexte politique fragile : en 2016, le pays n’a pas de président 
depuis deux ans.11 Les alliances changent, les équilibres confessionnels s’ajustent 
perpétuellement, et personne ne sait vraiment qui peut décider quoi. Les ONG, locales comme 
étrangères, naviguent dans ce nœud d’incertitudes avec une prudence presque involontaire. 

Dans ce paysage flottant (mouvant), les acteurs français arrivent avec une volonté de 
transmettre des méthodes, un savoir-faire, des structures ainsi que des outils. « Les autorités 
françaises s’appuyèrent sur une partie de la population, les chrétiens maronites d’obédience 

 
8 Félicité de Maupeou, Ghassan Tuéni (1926-2012), Les Clés du Moyen Orient, 8 mai 2013. 
9 Question posée à Henry Laurens, conférence sur la crise du Moyen-Orient, Collège de France (novembre 2025) 
10 Daniel Meier, Liban : identités, pouvoirs et conflits : idées reçues sur un État dans la tourmente, Le Cavalier 
Bleu, 2016. 
11 Pourquoi le Liban n'a pas de président ? TV5 Monde, 13 juin 2013. 



 

 
7 

catholique » (Lacoste, 2009). Les acteurs libanais, eux, valorisent l’adaptation, la flexibilité, 
l’agilité, la réciprocité relationnelle et la chaleur humaine.  

Ces deux approches ne s’opposent pas forcément, mais elles peuvent se côtoyer, se heurter, 
ou au contraire s’enrichir mutuellement, à condition que chacun accepte de regarder l’autre 
autrement (avec beaucoup de pragmatisme et de compréhension mutuelle).12 

Contexte économique : 

En 2016, le Liban se remet difficilement de plusieurs années d’épreuves : une économie 
fragilisée, un État essoufflé, et des centaines de milliers de personnes fuyant la guerre en 
Syrie qui viennent chercher refuge dans un pays déjà sous tension. À Beyrouth, la vie continue 
pourtant et les associations omniprésentes continuent à soutenir comme elles peuvent un 
quotidien incertain.13 

Pour les européens qui arrivent avec leurs méthodes de travail, leurs échéanciers et leur 
besoin de certitude, cette réalité est imprévisible. Ici, rien n’est vraiment prévisible :  un 
fournisseur peut disparaître sans prévenir, la monnaie peut chuter en une nuit, et les priorités 
basculent brutalement sous la pression d’une urgence humanitaire accrue. Planifier devient 
un exercice d’équilibre.14 

Contexte social et culturel : 

Socialement aussi, les repères trébuchent. Au Liban, les relations humaines sont la colonne 
vertébrale de tout projet. Un appel personnel, un café partagé, un regard de confiance peuvent 
valoir plus que n’importe quelle procédure. Comme dans plusieurs pays méditerranéens, la 
lenteur perçue n’est pas un manque de professionnalisme : c’est une manière de prendre soin 
du lien, de respecter des équilibres parfois invisibles. Pour quelqu’un venu d’une culture où 
l’on valorise l’efficacité et la performance, ce rapport au temps, à la structure et à la décision 
peut désorienter, voire faire peur.  

Au niveau culturel, il est à noter également que le Liban est un membre assidu et actif de la 
Francophonie multilatérale dont le président Charles Hélou a été l’un des pionniers. Le 
président Michel Sleiman a lui-même signé le pacte linguistique associant le Liban à 
l’organisation internationale de la Francophonie lors du sommet de Montreux (octobre 2010). 
D’ailleurs, le drapeau libanais représente bien ce lien avec la France, puisqu’il est le même 
que le drapeau français avec le cèdre au milieu qui symbolise le Liban à l’époque du mandat 
français. Comme l’explique D. Meier dans son ouvrage qui énumère plusieurs des idées 
reçues sur le Liban, « Une tradition de relations amicales existe entre la France et le Liban 
[...] où subsiste l’esprit de la France protectrice des chrétiens d’Orient.»15 

Dans ce contexte d’effondrement institutionnel, les ONG locales et internationales jouent un 
rôle croissant : elles suppléent aux services publics déficients, soutiennent les populations 
vulnérables, gèrent une part importante de l’aide aux réfugiés et structurent un nouvel espace 
d’action citoyenne. Leur montée en puissance reflète à la fois l’incapacité de l’État à répondre 
aux besoins et la vitalité d’une société civile historiquement active. Ce qui rend d’autant plus 
incompréhensible le silence de son interlocuteur libanais aux yeux de notre protagoniste 
française. 

 
12 Ludivynn Munoz, La géopolitique pour comprendre le contexte socio-culturel libanais et ses pratiques 
linguistiques, PUA, 2014 
13 Daniel Meier, ibid., p 152. 
14 Aurélie Daher, Résilience à la libanaise : la stabilité malgré les crises, Dauphine Éclairages, 20 juin 2025. 
15 Effondrement économique au Liban : comment en est-on arrivé là ?, La Tribune, 4 mai 2020. 



 

 
8 

4. Les origines d’une incompréhension 

Une remarquable et déroutante flexibilité 

Le contexte libanais se caractérise depuis plusieurs décennies par 
une instabilité structurelle, marquée par une succession 
d’événements violents et imprévisibles : attentats, assassinats 
politiques, crises économiques, tensions régionales ou encore 
frappes israéliennes. Cette situation, persistante encore en 2025, 
rend particulièrement difficile toute projection à moyen ou long terme. 

Au Liban, « l’avenir » renvoie essentiellement au lendemain tant les crises rythment le 
quotidien. La perception du temps s’inscrit dans une logique souple et ouverte, où bukra 
(“demain”) peut signifier non seulement le lendemain mais également “un moment ultérieur 
indéterminé” (Deresky, 1997).16 

Dans ce cadre, les Libanais ont développé un forte capacité d’adaptation, liée à une réalité 
où les priorités peuvent être bouleversées à tout instant. Les imprévus sont nombreux, comme 
les embouteillages massifs, les coupures d’électricité, les urgences familiales ou les tensions 
politiques soudaines. Cela influence de manière directe l’organisation sociale et 
professionnelle. La planification à long terme y est peu opérante, y compris au sein des milieux 
institutionnels : les responsables politiques ou administratifs fixent fréquemment leurs rendez-
vous à très court terme.17 Jaulin distingue lui plusieurs « temps » dans la structuration politique 
et sociale du Liban, le temps long de la formation de l’État et des équilibres confessionnels, 
le temps des conjonctures (leadership, cycles économiques, tensions régionales), et le temps 
éphémère de la vie politique, marqué par le rythme de la parole et de la décision.18 

Sur le plan professionnel, cette flexibilité se traduit par une gestion du temps très différente 
de celle en vigueur en France. Alors que la culture française valorise la ponctualité, la 
planification et la réponse rapide, la culture libanaise accorde davantage d’importance à la 
capacité d’adaptation. Les reports de rendez-vous, les retards ou même l’absence de réponse 
immédiate ne sont pas perçus comme des signes de désengagement, mais comme des 
ajustements normaux dans un environnement imprévisible. ”En somme, là où le Français 
cherche la structure, le Libanais cherche l’ajustement permanent”, nous rappelle notre 
interlocuteur, M. J. 

La France fonctionne dans un temps linéaire : on planifie, on exécute, on évalue. Le Liban, 
lui, suit un temps plus souple, presque fluide. Plusieurs tâches s’entremêlent, on s’adapte, on 
improvise, on fait passer la relation avant la montre (l’horloge).”Considérez l'historicité du 
temps local comme clé d'analyse” nous précise D. Meier lors de nos échanges. 

Derrière cela se cache un choc culturel plus profond et ce cas symbolise un choc classique 
entre cultures dites “monochroniques” et “polychroniques”, selon la typologie de 
l’anthropologue Edward T. Hall. Notre experte du Liban n’hésite pas à le rappeler à plusieurs 
reprises, “l’urgence d’un Français n’est pas l’urgence d’un Libanais”. Elle ajoute “Le Libanais 
peut se sentir agacé lorsqu’une méthodologie occidentale structurée, directe ou pressante est 
appliquée dans un contexte qu’un interlocuteur étranger maîtrise mal. Cela peut créer un 

 
16 Yusuf Sidani, Management in Lebanon, International Encyclopedia of Business and Management, février 2018. 
17 Entretien Daniel Meier, cf. Annexes p.15, et Entretien avec M.J., cf. Annexes p.19. 
18 Thibaut Jaulin, L’État libanais et sa diaspora. Enjeux confessionnels, usages politiques et dynamiques 
économiques, thèse de doctorat soutenue en 2009. 



 

 
9 

déséquilibre relationnel, voire une forme d’irritation, même si elle n’est jamais exprimée 
ouvertement.”19 

C’est ce décalage qui crée tant de malentendus. Un silence n’est pas un refus. Un délai n’est 
pas un affront. Souvent, il s’agit simplement d’une nécessité, d’une priorité qui a changé, ou 
d’un moment où il faut laisser la situation respirer avant de prendre et mûrir une décision. 

De même, la communication repose sur une forte dimension implicite. Le silence ou la 
temporisation ne constituent pas un refus, mais une manière d’éviter la confrontation directe, 
dans une société façonnée par la recherche permanente d’équilibre et par le compromis entre 
groupes confessionnels. La langue française peut renforcer une illusion de compréhension 
mutuelle : elle facilite l’échange tout en masquant des divergences culturelles profondes. 
Adélaïde est certaine, par exemple, que tout va “bien” se dérouler, selon elle, après avoir 
rencontré Elias. 

Enfin, les relations professionnelles au Liban s’appuient largement sur la dimension 
interpersonnelle, la place de « l’Arak » dans les discussions pour créer le lien « Autour d’un 
café ou d’un arak, les récits de ces trajectoires de vie sont parfois des plus surprenants [...] 
On touche là au fond de la question relative à la beauté de ce pays ».20 La confiance précède 
la collaboration, contrairement au modèle français où la relation découle du cadre 
professionnel. Le refus explicite étant culturellement peu valorisé, il est courant qu’un 
interlocuteur réponde positivement par courtoisie, quitte à ajuster ultérieurement sa capacité 
réelle d’engagement. 

Analyse des ressorts culturels 

L’instabilité chronique du Liban façonne un rapport au temps fondé sur la flexibilité et 
l’immédiateté, comme l’indique D. Meier. Ce fonctionnement, orienté vers la gestion de 
l’urgence et la réactivité, s’oppose au modèle français où la maîtrise du temps, la planification 
et la ponctualité constituent des marqueurs de sérieux professionnel. Le malentendu observé 
dans le cas d’étude s’inscrit donc dans une divergence culturelle structurelle : ce que la 
française interprète comme du désintérêt ou un manque de professionnalisme correspond, 
pour son interlocuteur libanais, à un ajustement logique aux priorités du moment. Autant l’amie 
d’Adélaïde Clément et Diana, notre experte libanaise, rappellent que le silence indique sans 
doute une sensibilité politique ou un agenda interne prioritaire. 

Cette opposition trouve écho dans les analyses de l’auteur A. Maalouf, qui souligne que les 
sociétés occidentales ont construit leur efficacité sur la planification, tandis que d’autres 
contextes, marqués par l’incertitude, valorisent davantage l’adaptabilité. La temporalité 
libanaise est également décrite par Jaulin comme un ensemble de temporalités superposées 
(temps long de l’équilibre confessionnel, temps conjoncturel des crises et temps court de la 
décision quotidienne) qui renforce une gestion pragmatique et souple de l’action. 

Sur le plan de la communication, le recours au silence, au non-dit ou au report s’inscrit dans 
un système social où la confrontation directe est évitée. Ce mécanisme de régulation, issu de 
la culture politique libanaise du compromis, est souvent perçu négativement par des acteurs 
français attachés à la clarté et à la formulation explicite des décisions. De plus, la langue 
française, tout en facilitant l’échange, peut par contre renforcer un rapport asymétrique hérité 
de l’histoire, introduisant un biais dans la perception de l’interaction. 

La dimension relationnelle constitue un autre facteur explicatif majeur. Dans les sociétés 
levantines, la relation personnelle est un préalable à la coopération. La construction du lien 

 
19 Entretien avec Diana, cf. Annexes p.17. 
20 Daniel Meier, ibid, p.38. 



 

 
10 

prime sur l’application de procédures formelles. Cette conception s’oppose au modèle français 
où la confiance découle de la mise en œuvre d’un cadre professionnel structuré. L’attente 
française d’une réponse rapide et d’un engagement formalisé peut alors être perçue comme 
une forme de rigidité (Elias ne manque pas à exprimer son irritation face à la “rigidité” 
française), tandis que la flexibilité libanaise, incluant l’absence de refus explicite, peut être 
interprétée comme un manque de fiabilité.  

Enfin, les réactions émotionnelles observées (frustration de la française, incompréhension 
irritable de son interlocuteur libanais) s’expliquent par ces décalages culturels. Maalouf 
évoque la frustration identitaire ressentie dans les sociétés où les modèles d’efficacité sont 
perçus comme imposés par une culture extérieure. De son côté, Jaulin souligne que le 
système libanais repose sur des mécanismes d’adaptation et d’évitement du conflit, ce qui 
éclaire la stratégie communicationnelle privilégiée par Elias. 

Ainsi, le cas étudié illustre non seulement un choc de temporalités et de modes de 
communication, mais aussi une confrontation entre deux systèmes de valeurs : celui de la 
rigueur procédurale et celui de l’adaptabilité relationnelle. 

 

5. Recommandations  

La Française a ressenti une perte de repères professionnels, tandis que le Libanais a perçu 
son attitude comme trop rigide et pressée. Le cas illustre l’importance de la tolérance 
interculturelle et d’une lecture contextualisée des comportements. 

Maalouf décrit la frustration identitaire des sociétés dont “la modernité vient de l'Autre”.21 
Lorsque les modèles de réussite sont perçus comme imposés par une culture extérieure, les 
individus peuvent réagir par repli, résistance ou affirmation symbolique de différence. Dans 
les interactions professionnelles, cela se traduit par des comportements qui peuvent sembler 
irrationnels pour un observateur occidental : retards, reports, silence ou refus implicite. Pour 
l’autre partie, ces réactions génèrent un sentiment d’impatience ou de perte. 

Au sein de l'association SOS Chrétien d'Orient, Adélaïde nous rapporte que les collaborateurs 
sont sensibilisés aux tensions confessionnelles qui traversent le pays. Mais les différences 
culturelles du quotidien (ces gestes, ces codes, ces rythmes) sont moins approfondies dans 
la préparation. Et même si l’association s’efforce d’adapter ses méthodes au terrain, la 
manière de travailler reste imprégnée d’une logique française : délais, planning, justification 
des retards, etc. 

Cette expérience a même servi de cas d’école dans l'équipe dans laquelle elle était. Elle a été 
discutée et utilisée pour mieux comprendre ce que signifie réellement collaborer dans un pays 
où les repères culturels ne sont pas les mêmes. 

Il en est ressorti deux pistes d'amélioration très concrètes pour éviter que cela ne se 
reproduise : 

- Fixer des échéances officielles et officieuses, c'est-à-dire anticiper les décalages. Par 
exemple : annoncer une date butoir au 15 du mois, tout en sachant officieusement que l’on 
peut aller jusqu’au 5 du mois suivant. 

 
21 Amin Maalouf, Les Identités Meurtrières, Grasset, 1998. 



 

 
11 

- Répartir les tâches de manière indépendante. Si chaque équipe, française et libanaise, 
peut avancer sans dépendre d’une action préalable de l’autre, chacun peut travailler à son 
rythme sans bloquer le projet. 

Il apparaît également au travers des entretiens, notamment avec Matthieu qui a été en mission 
pendant 3 ans à Beyrouth, que les organisations locales peuvent être instables, politiques ou 
inféodées à des communautés. En revanche, les institutions religieuses, comme les 
paroisses, les écoles catholiques ou les structures dépendant directement de l’évêché de 
Beyrouth sont considérées comme beaucoup plus fiables et un peu moins soumises aux 
enjeux politiques puisqu’elles dépendent directement de l’évêque et du Vatican. Il est 
nécessaire d’avoir une vision plus fine de l’écosystème avant d’engager des actions 
communes. Diana n'hésite pas à souligner que SOS Chrétiens d’Orient au Liban reste une 
association dont les connexions politiques sont connues et controversées. 

A cela peut-être ajouter des recommandations moins empiriques et qui reposent sur une 
connaissance approfondie du Liban et de ses habitants. C’est ainsi qu’après l’entretien avec 
D. Meier plusieurs conseils se sont ajoutés : 

- La relance fréquente (“harceler gentiment”) est socialement acceptée ; l’absence de 
relance peut être même perçue négativement. Il s’agit donc de ne pas hésiter et de ne 
pas s’offenser de devoir procéder ainsi. Il ne faut hésiter non plus dans la mesure où 
les Français sont souvent perçus comme rigoureux et ayant le sens du devoir.22 

- Il est également recommandé de multiplier les points d’appui (contacts, canaux, 
partenaires) pour réduire le stress de l’absence de réponse, en assumant une multi-
activité et des agendas glissants. Plutôt que d’imposer des standards “à l’européenne”, 
adopter une approche opportuniste structurée : flexibilité, fenêtres d’opportunité, 
arbitrages rapides. 

- Enfin il faut rester modeste dans ses attentes et reconnaître l’extraordinaire 
adaptabilité des Libanais. Cela aide à éviter des malentendus et autres schémas 
simplistes. Il est crucial de se prémunir des narratifs confessionnels réducteurs en 
disposant d’un bagage historique et conceptuel, et en testant la relation par 
l’expression polie du désaccord. Aller sans rien connaître exposé aux récits partisans 
; une préparation sérieuse, non culturaliste, est indispensable. 

 Finalement, ce cas montre une chose simple, mais essentielle : réussir une coopération, ce 
n’est pas seulement appliquer la bonne méthode (il n’existe pas de vérité absolue). C’est 
apprendre à lire les signaux faibles, à écouter les silences, à être bienveillant, à comprendre 
le rythme de l’autre. C’est accepter que, parfois, ralentir est la meilleure manière d’avancer. 

 

6. Conclusion 

Cette étude visait à analyser les facteurs de risque interculturel dans une coopération franco-
libanaise, à partir du cas rencontré par Adélaïde Clément au Liban. L’enquête montre que le 
malentendu initial provient d’un décalage profond dans le rapport au temps. Dans un contexte 

 
22 Benjamin Pelletier, Travailler avec les Français : témoignages de 17 étrangers venant de 12 pays https://gestion-
des-risques-interculturels.com/pays/europe/france/travailler-avec-les-francais-temoignages-de-17-etrangers-
venant-de-12-pays/ 



 

 
12 

d’instabilité chronique, les Libanais privilégient une temporalité flexible et réactive, alors que 
les Français valorisent la planification, la ponctualité et l’engagement explicite. L’absence de 
réponse d’Elias, perçue comme un désengagement, relève en réalité d’une gestion culturelle 
de l’imprévu. 

D’autres éléments structurants apparaissent : une communication plus implicite reposant sur 
l’évitement du conflit, une forte importance accordée aux liens personnels et enfin l’influence 
du contexte confessionnel, politique et historique, qui façonne les pratiques professionnelles. 
Ces éléments montrent la nécessité d’une lecture contextualisée, loin des jugements rapides 
ou des stéréotypes. 

Les recommandations proposées insistent sur la flexibilité opérationnelle (échéances 
ajustées, relances régulières, diversification des interlocuteurs) et sur une posture de 
modestie culturelle. Une préparation historique solide, combinée à une compréhension des 
dynamiques relationnelles locales, permet d’anticiper les malentendus et de favoriser une 
coopération durable. L’ensemble rappelle qu’au Liban, comme ailleurs, la réussite d’un projet 
repose autant sur les compétences techniques que sur la capacité à naviguer entre des 
temporalités, des attentes et des codes sociaux différents. 

  



 

 
13 

Annexes : entretiens avec des experts 

Entretiens avec Adélaïde Clément 

Entretiens réalisés par Gwendal par courriel et téléphone (courant novembre 2025) 

J'intervenais pour le compte d’une association française engagée auprès des populations 
chrétiennes d’Orient persécutées. Une mission nouvelle pour moi, mais déjà bien ancrée dans 
l’histoire de l’organisation. Sur le terrain, nos actions s’appuient souvent sur des partenariats 
locaux, qu’ils soient confessionnels, multiconfessionnels ou même aconfessionnels, selon les 
besoins et les opportunités. 
Très vite, j’ai été mise en relation avec Elias, partenaire dont je ne me souviens du nom, 
responsable de gestion de projet dans une association libanaise principalement financée par 
des donateurs chrétiens. Maronite, il représentait un peu cette réalité libanaise où la religion 
marque non seulement la pratique spirituelle, mais aussi les relations sociales, l’organisation 
du territoire et jusqu’à la structure de l’État. Les rites maronites, différents des rites catholiques 
auxquels je suis habituée, introduisaient déjà une première nuance culturelle. 
Mais ce sont surtout les usages et les codes sociaux, si je puis dire, qui allaient influencer 
notre collaboration. Au fil des échanges, j’ai découvert que la gestion du temps au Liban ne 
répond pas aux mêmes normes que celles, très cadrées que nous avons en France. Les 
retards, fréquents, ne sont pas considérés comme problématiques, et prévenir d’un 
contretemps n’a rien d’automatique. Si quelqu’un n’est pas là, c’est simplement qu’il n’a pas 
pu arriver plus tôt et cela semble aller de soi. 
Cette approche se retrouve également dans les projets : une échéance n’est pas un point fixe 
mais une indication, et reporter une date n’a rien d’exceptionnel. Pour nous, Français, 
habitués à structurer nos missions autour de délais stricts, ce décalage peut rendre la 
coordination difficile. C’est précisément ce qui s’est produit avec Elias. Face au silence d’Elias 
à l’approche d’une échéance importante, mes collègues français partageaient mon ressenti : 
il fallait relancer, insister, obtenir une réponse ou bien renoncer. Leur conseil fut finalement 
de laisser tomber. Du côté libanais, la perception était tout autre. Ceux avec qui j’ai pu 
échanger ont décrit la situation comme un malentendu culturel, un simple décalage de 
temporalité qui, selon eux, se résoudrait naturellement lorsque Elias pourrait répondre. Ils 
admettaient cependant que, dans ce contexte, tenir un calendrier précis était compliqué. 
Pour eux, son silence n’était ni déplacé ni irrespectueux. Elias me recontacterait quand il en 
aurait la possibilité, tout simplement. La notion de “respect du délai”, de “réponse rapide”, 
n’avait pas du tout la même importance. Leur rapport au temps était plus souple, moins 
encadré. Chez nous, ne pas prévenir d’un retard est un manque de respect. Chez eux, c’est… 
normal. S’il n’est pas là, c’est qu’il ne peut pas être là, c’est tout. 
Du moins c’est l’impression que ça donne. Elias est finalement revenu vers moi, nous avons 
échangé, assez brièvement, sur les conditions du projet. Je lui ai expliqué que je ne souhaitais 
pas continuer, car je n’étais plus en mesure de garantir un travail de qualité dans ces 
circonstances. L’échange est resté cordial, mais j’ai senti que nous n’avions tout simplement 
pas les mêmes repères. 
 

Entretien avec Matthieu, diplomate 

Matthieu (ministère des Affaires Étrangères), prénom modifié, fonctionnaire à l’Ambassade de 
France à Beyrouth (2021–2024). Entretien réalisé par Mehtap le 17 novembre 2025 en face 
à face. 



 

 
14 

Le Liban ne peut pas être réduit à un schéma simple chiites / sunnites / chrétiens.  
Officiellement 18 communautés reconnues, auxquelles s’ajoutent une multitude de sous-
communautés, familles, clans et tribus 
Cette hyper-segmentation se retrouve au cœur de la gouvernance politique. - Le système 
libanais est fondé sur un partage confessionnel du pouvoir, hérité du mandat français. - Le 
triptyque institutionnel est strictement réparti : 

● Président > chrétien maronite  
● Premier ministre > musulman sunnite  
● Président du Parlement > musulman chiite 

Ce découpage irrigue aussi les ministères, les partis politiques et même une partie des ONG 
locales. Chaque parti politique représente une communauté religieuse dont il devient le garant 
Matthieu formule que ces partis sont « responsables de la vie et de la mort de leur 
communauté ». Leur agenda est donc indépendant, segmenté, souvent incompatible avec 
celui des autres groupes 
Le mandat français (1918-1943) demeure, dans la mémoire collective libanaise, une nostalgie 
positive, particulièrement dans les milieux éduqués et dans les quartiers chrétiens de 
Beyrouth. Cette période est souvent perçue comme un âge d’or pré-guerre civile, marqué par: 

● Une relative stabilité  
● Un développement culturel, juridique et éducatif  
● L’intégration d’institutions à la française 

Après la guerre civile (1975–1990) et ses traumatismes, cette nostalgie reste très présente, 
malgré les blessures encore. La mémoire des massacres, notamment ceux de 1983 
impliquant milices chrétiennes maronites et groupes palestiniens, alimente des ressentiments 
encore vifs. Aujourd’hui, certains chrétiens libanais attribuent leur déclin socio-économique 
non pas à la France, mais à la présence historique des Syriens et des Palestiniens, perçus 
comme facteurs d’instabilité. 
Les chrétiens d’Achrafieh constituent souvent une élite culturelle et administrative. Ils sont Les 
chrétiens d’Achrafieh constituent souvent une élite culturelle et administrative. Ils sont à l’aise 
dans les logiques institutionnelles internationales, habitués aux méthodes françaises de 
gestion et de négociation, et ils représentent fréquemment les interlocuteurs des ONG, 
fondations, institutions locales. Pour Matthieu, ce sont des profils généralement agiles, 
structurés et capables de naviguer entre les codes occidentaux et les réalités libanaises 
(beaucoup plus chaotiques, fragmentées et mouvantes).  
Les Libanais ont un rapport au temps long, patient, adaptatif. Leur quotidien est traversé par 
des négociations permanentes, d’où une culture de la discussion, une forte capacité à 
absorber la complexité et un haut niveau d’adaptabilité face à des interlocuteurs variés. Un 
Libanais ne dira jamais “non”. Il dit oui, puis cherche comment faire. Cela peut mener à des 
malentendus sur la fiabilité perçue et l’engagement réel. Dans le cas étudié, selon Matthieu, 
l'interlocuteur a probablement dit oui par réflexe culturel sans disposer de projet concret puis 
est parti chercher après coup un projet ou une solution. 
 

Entretien avec Jean Yazbeck, journaliste 

Entretien réalisé par Khalid au téléphone le 17 novembre 2025 

Pour comprendre plus finement les réactions d’Elias, qui est l’interlocuteur libanais, nous 
avons mené plusieurs interviews, dont celle de Jean Yazbeck, journaliste libanais basé à 
Beyrouth Il nous a précisé que les Libanais apprécient énormément la présence des 



 

 
15 

organisations internationales, car elles apportent un soutien précieux, surtout depuis les crises 
répétées qui traversent le pays. La population est en général très accueillante, et les 
bénévoles étrangers sont souvent perçus comme bien intentionnés et engagés, et c’est bien 
l’accueil chaleureux qu’a reçu Adélaïde Clément quand elle a pris contact avec son 
interlocuteur libanais. 

Il nous précise également que le temps est perçu comme une succession d’événements qui 
peuvent changer à tout moment : un embouteillage énorme qui bloque tout Beyrouth, une 
coupure d’électricité, un appel d’une famille en détresse, ou même une tension politique qui 
surgit soudain. Les Libanais ont appris à vivre dans l’incertitude. Du coup, les Libanais ont 
développé une forme d’adaptabilité qui est quasiment naturelle. Replanifier quelque chose à 
la dernière minute ne nous choque pas. C’est même normal. 

Il nous précise même que la notion du temps est au cœur de l’appareil de l’Etat français et 
nous cite un exemple particulièrement intéressant. Le Président français Emmanuel Macron 
appelle le 31 Aout 2020, suite à l’explosion au port de Beyrouth, à la formation d’un 
gouvernement au Liban, et a fixé au 15 septembre le délai pour un « gouvernement de mission 
», chargé de sortir le pays de l'impasse. Quatre semaines plus tard, le Président Macron, 
dénonce une « trahison » face à l’échec de cette formation. La France a voulu imposer un 
calendrier et une solution technique dans un système politique où les équilibres 
confessionnels et l’ingérence étrangère (Iran, Arabie Saoudite, Israël, Syrie…) restent 
dominants. Le Président Macron a exprimé une forte exaspération et a qualifié l’échec collectif 
de « trahison » envers le peuple libanais. La notion du temps est au cœur de l’appareil de 
l’État français. Devoir former un gouvernement en un laps de temps en l’occurrence en deux 
semaines est considéré comme une contrainte pour les Libanais habitué à vivre sans chef 
d’État et un gouvernement pendant des mois, voire, des années. Encore une fois, cet exemple 
reflète d’une manière concrète l’importance e la gestion des risques interculturel quand la 
notion du temps s’invite au cœur de la décision politique. 

 

Entretien avec Daniel Meier, chercheur 

Titulaire de la Chaire Professeur Junior GMO Borders en Science Politique à Sciences Po 
Grenoble – UGA depuis le 1er septembre 2024. Il est également chercheur au laboratoire 
Cerdap2. Entretien réalisé en visioconférence avec Mehtap et Gwendal le 24 novembre 2025. 

1. Contexte du cas d’Adélaïde Clément–Elias et identification des enjeux 
Un partenariat humanitaire France–Liban (2016) se grippe après une période de silence 
d’Elias, interprétée négativement par Adélaïde. L’absence d’excuses et l’agacement aux 
relances révèlent des décalages culturels dans le rapport au temps, à la communication et à 
la priorité donnée au relationnel. Ce blocage illustre la nécessité d’anticiper les risques 
interculturels même entre acteurs proches religieusement et linguistiquement, en posant des 
garde-fous sur les normes d’attente, les rythmes et les styles de suivi. 
2. Historicité du temps libanais, immédiateté et coprésence  
L’incertitude historique et géopolitique libanaise forge un rapport au temps orienté vers 
l’immédiat, rendant la planification à long terme peu opérante. Même les hautes autorités 
fixent des rendez-vous à très court terme. Les Libanais mobilisent des compétences 
d’activation opportuniste : disponibilité fluide, réseaux densifiés, décisions prises “dans le 
même espace”. Les reports ou annulations sans excuses sont socialement fréquents ; la 
réactivité et la présence priment sur la formalité des délais. 
3. Pratiques adaptées et stratégies opérationnelles  



 

 
16 

La relance fréquente (“harceler gentiment”) est socialement acceptée ; l’absence de relance 
peut être perçue négativement. Il est recommandé de multiplier les points d’appui (contacts, 
canaux, partenaires) pour résilience et réduction du stress, en assumant une multi-activité et 
des agendas glissants. Plutôt que d’imposer des standards “à l’européenne”, adopter une 
approche opportuniste structurée : flexibilité, buffers, fenêtres d’opportunité, arbitrages 
rapides. 
4. Dimension générationnelle et mémoire du “temps long” 
Les générations pré-guerre civile (avant 1975) conçoivent davantage le temps long, mais 
restent soumises aux contraintes actuelles. La société sous tension comprime la mémoire et 
réduit la capacité à “prendre le temps”. Les jeunes professionnels (recherche, social, 
humanitaire) opèrent sous des rythmes plus contraints, accentuant le besoin d’outils 
d’adaptation temporelle. 
5. Modestie analytique, préparation et distance critique  
Rester modeste dans ses attentes et reconnaître l’extraordinaire adaptabilité des Libanais 
aide à éviter malentendus et schémas simplistes. Il est crucial de se prémunir des narratifs 
confessionnels réducteurs en disposant d’un bagage historique et conceptuel, et en testant la 
relation par l’expression polie du désaccord. Aller “sans rien connaître” expose aux récits 
partisans ; une préparation sérieuse, non culturaliste, est nécessaire. 
6. Cartographie confessionnelle et géo-sociologie 
Les maronites, historiquement montagnards, arrivent tard en ville; sunnites et grecs 
orthodoxes ont des racines urbaines. La Bekaa et certaines zones sont plutôt chiites, avec 
enclaves chrétiennes (Zahlé). Ces ancrages structurent interactions et alliances. Des narratifs 
de victimisation et des hiérarchies implicites (“le Liban, c’est la montagne”) influencent les 
perceptions internes et diasporiques. 
7. Modernité politique importée et modernité culturelle endogène  
La modernité politique est importée et inégalement imposée ; une modernité culturelle 
autochtone existe, ancrée dans des traditions arabes et islamiques. L’indépendance de 1943 
ratifie une alliance maronite–sunnites (élites liées à la France et élites urbaines), greffant un 
ordre externe sur des structures internes, source de tensions persistantes. 
8. Guerre civile, recompositions et responsabilités  
La guerre civile reconfigure les hégémonies : reflux maronite (“dépression maronite”), sunnites 
affaiblis jusqu’à Hariri (1992), « empowerment » chiite dès les années 60 (Moussa Sadr, 
Amal). Les boucs émissaires successifs (Palestiniens, puis Syriens) masquent des 
responsabilités partagées et servent de mécanismes de reset institutionnel (Constitution de 
1990). 
9. Diaspora, nostalgie et identités fragmentées  
La nostalgie de la prospérité pré-guerre coexiste avec une pluralisation de la définition du 
Liban. Le “Grand Liban” est reconnu comme patrie, mais son sens reste fragmenté selon 
communautés et trajectoires. Les migrants/émigrés portent des représentations différenciées 
qui nourrissent les débats identitaires contemporains. 
10. Méthodologie relationnelle et gestion du désaccord  
Exprimer poliment des désaccords clarifie tôt les positions et teste la qualité relationnelle ; la 
logorrhée ordinaire exige écoute active, tri et contrepoints argumentés. Pour les Français : 
ajuster les attentes, accepter l’imprévu, pratiquer des relances soutenues et courtoises, 
valoriser la présence, prévoir des plans alternatifs, et co-construire des rythmes réalistes 
(check-ins fréquents, feedbacks rapides). 
Conclusion 



 

 
17 

Le blocage entre Adélaïde et Elias s’explique par un rapport au temps libanais ancré dans 
une historicité d’incertitude, privilégiant immédiateté et coprésence plutôt que planification 
longue. Au-delà, la compréhension des dynamiques politiques et confessionnelles, de la 
modernité politique importée et de la modernité culturelle endogène, et des recompositions 
post-guerre civile permet d’éviter les explications simplistes. Pour prévenir les 
incompréhensions interculturelles France-Liban, il faut conjuguer modestie analytique, 
préparation historique, relances régulières et courtoises, diversification des contacts, flexibilité 
opérationnelle et gestion polie du désaccord, tout en reconnaissant la diversité des acteurs et 
en ajustant les attentes aux contraintes locales. 
 

Entretien avec Diana, consultante en politique/culture libanaise 

Nom modifié, contact personnel, originaire de Beyrouth et issue de la communauté maronite. 
Elle vit en France depuis quinze ans et possède une expertise solide des dynamiques 
politiques et communautaires locales. Entretien réalisé par Mehtap en face à face le 14 
novembre 2025 

L’entretien propose une lecture hypothétique, à dominante politique, du cas étudié, et souligne 
que ces dynamiques influencent fortement, selon elle, le comportement de l’interlocuteur 
libanais. 
1. Premières impressions générales de Diana sur le cas : 
Diana confirme que le comportement observé n’est pas habituel : 
« Un Libanais ne reste pas silencieux quand il s’agit de recevoir un financement » 
L’absence de réponse lui paraît anormale, surtout dans un pays où chaque financement 
externe compte. Selon elle, le contexte politique lié au projet a probablement été sous-estimé 
ou insuffisamment clarifié. 
2. Les questions clés posées par Diana 
Diana a immédiatement identifié trois éléments déterminants : 

● Quelle était l’association locale ? 
● Quels sont ses liens politiques et communautaires ? 
● Pour quelle mission précise ? 

Pour elle, ces points orientent les priorités, les contraintes et les logiques d’allégeance de 
l’interlocuteur. 
3. Suspicion d’implications politiques 
Diana souligne qu’il est très probable que le dossier comporte une dimension politique 
significative. Elle évoque notamment SOS Chrétiens d’Orient, association dont les connexions 
politiques sont connues. Le Liban n’avait pas de gouvernement entre 2014 et 2016, ce qui 
influence fortement les priorités des parties prenantes. 
Dans ce contexte, elle rappelle la figure de : 

● Dr Fouad Abou Nader 
● Président de l’ONG libanaise Nawraj 
● Coordinateur général de l’Assemblée des Chrétiens d’Orient (réunissant les 14 Églises 

du Moyen-Orient) 
● Ancien commandant en chef des Forces libanaises 

(Les éléments biographiques proviennent de sources publiques, notamment Libnanews) 
Elle rappelle également que Fouad Abou Nader est le petit-fils de Bachir Gemayel, groupe 
phalangiste (parti extrême droite chrétien - famille féodale). Cette constellation politico-



 

 
18 

communautaire peut parfaitement expliquer un comportement ambigu ou différé de ton 
interlocuteur, mais reste encore une hypothèse. 
4. Surprise sur l’absence de réactivité 
Diana insiste qu’un Libanais répond toujours lorsqu’il y a un financement en jeu. L’absence 
de contact prolongée n’est donc pas un signe de désintérêt, mais plutôt d’une hiérarchisation 
des priorités compte tenu du contexte politique instable au courant de cette période 
5. Différence de rythme : urgence française vs urgence libanaise 
Une clé majeure selon Diana, « L’urgence d’un Français n’est pas l’urgence d’un Libanais » 
Dans un contexte libanais structurellement instable, les priorités locales changent 
constamment. Le silence peut donc être un signal de surcharge, de prudence ou de décalage 
temporel, pas une rupture. 
 
6. Perception d’une méthodologie occidentale imposée 
Le Libanais peut se sentir agacé lorsqu’une méthodologie occidentale structurée, directe ou 
pressante est appliquée dans un contexte qu’un interlocuteur étranger maîtrise mal. Diana 
relève un point culturel important et rappelle que cela peut créer un déséquilibre relationnel, 
voire une forme d’irritation, même si elle n’est jamais exprimée ouvertement. 
7. Le “oui” libanais et la gestion du temps 
Le Libanais ne dit jamais vraiment « non » : Diana confirme là un trait culturel fondamental. 
Selon elle, votre interlocuteur a probablement dit « oui » par réflexe, puis a pris du temps pour 
gérer ses priorités réelles, tout en laissant la relation ouverte mais en suspens. 
En résumé, notre spécialiste du Liban propose une analyse critique, avec un regard politisé, 
qui suggère que : 

● Le silence observé est inhabituel dans un dossier impliquant un financement et renvoie 
probablement à une sensibilité politique ou à un agenda interne prioritaire. 

● Le comportement ne traduit pas un refus, mais plutôt une gestion stratégique du 
temps, possiblement influencée par des dynamiques politico-communautaires. 

● La différence de temporalité, combinée à la perception d’une méthodologie 
occidentale perçue comme trop directive, éclaire une partie du décalage observé. 

● Les liens potentiels avec des organisations comme SOS Chrétiens d’Orient, Nawraj, 
ou des acteurs tels que Fouad Abou Nader, situent ce cas dans un environnement 
politico-communautaire sensible. 

 

Question à Henry Laurens, Collège de France 

Collège de France - Conférence du 26 novembre 2025 “Crise d'Orient, l'année 1970, la 
question de la Palestine à partir de 2001” Henry Laurens 
Question Mehtap (transcrit à partir d’enregistrement): 
“Une question au niveau de l'empreinte que laisse justement cette crise multifactorielle au 
Moyen-Orient. Et je pense bien sûr à un pays comme le Liban, qui a été aussi façonné avec 
la guerre de différentes confessions, différents partis politiques et différentes aussi influences 
étrangères. Et comment justement cette influence a impacté les populations 
multiconfessionnelles du Liban, notamment au niveau des mentalités, de leur rapport au 
temps, qui a complètement changé, en tout cas de ce qu'on peut témoigner aujourd’hui. 
Donc, je serais vraiment intéressée d'avoir votre avis à ce sujet-là.” 
“Henry Laurens: 



 

 
19 

C'est pas le sujet d'aujourd'hui, mais disons que dans un premier temps, c'est le problème 
des sociétés communautaires, qui à mon avis est une très mauvaise chose. En ordre général, 
les communautés parlent la même langue, ont à peu près la même cuisine et en pratique, ont 
à peu près les mêmes mœurs, même s'il y a des différences dues au statut personnel des 
différentes communautés. 
Mais les communautés ont une histoire différente et une géographie différente. Si vous 
prenez le cas du Liban, les Maronites sont tournés vers l'Europe chrétienne, italio-française 
au départ. Bon, maintenant, c'est plutôt vers les Amériques. 
Mais il y a une géographie maronite qui va jusqu'à l'Australie. Il y a une géographie chiite qui 
va vers l'Afrique de l'Ouest, mais aussi vers l'Iran et l'Irak. Vous avez une géographie 
orthodoxe qui est tournée vers la Russie et le monde slave. 
Et on pourrait continuer les exemples. D’où le fait que l'apparence, identité de mœurs ne 
correspondent pas à des visions du monde, à des géographies et à des histoires différentes. 
Alors, pour le reste, ce qu'on a déjà expliqué, en long à leur large ici, c'est le jeu d'ingérence 
et d'implication qui fait qu'un conflit local devient une dimension internationale et qu'un 
conflit international prend une dimension locale. 
C'est la règle d'or absolue sur la compréhension du Moyen-Orient. Si vous avez appris que 
ça, c'est déjà énorme. Et donc, tout conflit du Moyen-Orient peut commencer sur des raisons 
locales et se tourne selon la très belle et terrible expression de Ghassan Tueni, qui était un 
ami très cher, ça se tourne en une guerre pour les autres. 
Et donc la guerre du Liban comme des est devenue une guerre pour les autres. Et la guerre 
de Syrie, donc maintenant terminée, était devenue aussi une guerre pour les autres. Et ainsi 
de suite. Donc, la guerre pour les autres, c'est en quelque sorte le corollaire des jeux 
d'ingérence et d'implication qui est, depuis deux siècles et demi, la réalité de cette région du 
monde. 
 

Entretien avec M. J, Institution financière internationale  

Entretien réalisé par Khalid le 26 novembre 2025 par téléphone. M. J.(anonyme) travaille dans 
une institution financière internationale aux États-Unis  
1. Comment percevez-vous l’arrivée de bénévoles étrangers dans le contexte libanais?
  
L’arrivée de bénévoles étrangers est en général accueillie avec beaucoup de respect au 
Liban. Dans un pays traversé depuis des décennies par des crises politiques, économiques 
ou sécuritaires, toute main tendue est perçue comme un signe de solidarité authentique. 
Beaucoup de Libanais savent reconnaître la générosité et l’effort que représente 
l’engagement humanitaire venu de l’étranger.  
Mais il serait malhonnête de dire qu’il n’y a jamais de malaise. Parfois, la manière de travailler 
des organisations occidentales peut sembler trop procédurale, trop rapide, voire un peu 
déconnectée de nos réalités quotidiennes. Ici, les imprévus sont la norme : une coupure 
d’électricité, un blocage administratif, un événement politique, et tout un planning peut 
s’effondrer en quelques heures.  
Quand les bénévoles arrivent avec une démarche très structurée, sans prendre le temps 
d’observer le terrain, cela peut créer une distance involontaire. Le problème n’est pas la bonne 
volonté : c’est l’absence d’un temps d’adaptation culturelle.  
En revanche, quand un volontaire prend le soin d’écouter, de comprendre nos codes sociaux, 
de montrer de la curiosité plutôt qu’un automatisme de procédure, alors la coopération devient 
réellement fluide et souvent très riche humainement.  



 

 
20 

2. Comment expliquez-vous la perception de la notion du temps chez un bénévole 
français et chez un Libanais ?  
Le bénévole français : La perception française du temps est extrêmement liée à la 
planification. Pour beaucoup de Français :  

● Respecter l’horaire, c’est respecter la personne  
● Un planning est un instrument clé de coordination  
● Un silence ou un retard sont rapidement interprétés comme un manque de 

sérieux et d’assiduité. 
La relation professionnelle repose sur la prévisibilité, presque comme sur un contrat moral. 
C’est une conception linéaire, monochrone du temps.  
Pour un Libanais, le temps est plus flexible, plus contextuel. C’est une ressource que l’on vit, 
plus qu’on ne la contrôle. Notre histoire nous a appris à composer avec l’imprévu : ce qui est 
vrai le matin peut être faux le soir. La flexibilité n’est donc pas un signe d’irresponsabilité, mais 
une adaptation culturelle à l’incertitude structurelle.  
Ainsi les urgences relationnelles ou familiales passent parfois avant les tâches 
professionnelles, le silence n’est pas un refus, mais souvent un moyen d’éviter le conflit ou de 
signifier qu’on répondra plus tard et être en retard n’a pas nécessairement de connotation 
morale négative.  
En somme, là où le Français cherche la structure, le Libanais cherche l’ajustement permanent.
  
3. En tant que Libanais, comment auriez-vous réagi dans ce cas précis ?  
Très honnêtement, je comprends les deux parties.  
Si j’étais à la place du responsable libanais, j’aurais certainement pu envoyer un court 
message pour prévenir : un simple “Je suis pris dans une urgence, je vous recontacte” aurait 
évité bien des malentendus. Nous pensons souvent que l’autre “comprendra”, mais cela n’est 
pas évident dans un cadre interculturel.  
Face au désengagement de la responsable française, j’aurais d’abord été surpris, c’est une 
réaction fréquente au Liban, puis j’aurais réalisé que son interprétation était logique dans son 
cadre culturel, où l’absence de réponse équivaut à une forme de rupture du lien professionnel.
  
J’aurais donc tenté d’expliquer mon contexte, tout en reconnaissant qu’en coopération 
internationale, un minimum de communication proactive est indispensable. C’est une question 
de respect mutuel autant que d’efficacité.  
4. La notion du temps au Liban a-t-elle une relation avec la religion ?  
La religion influence certains rythmes (fêtes, prières, calendrier symbolique) mais elle 
n’explique pas à elle seule notre rapport au temps. Ce rapport est largement bâti par :  

● la vie communautaire  
● l’importance de la famille  
● l’histoire du pays  
● l’habitude des crises successives  
● une culture méditerranéenne où la relation prime souvent sur le process 

Les différentes communautés (chrétiennes, musulmanes, druzes) partagent cette même 
flexibilité temporelle, qui est avant tout socioculturelle, pas strictement religieuse.   
5. Quelles leçons tirer de ce cas pour faciliter la coopération franco-libanaise ?  
Plusieurs moralités s’imposent clairement :  
1/ Rendre explicites les attentes temporelles  



 

 
21 

Dire clairement :  
 “Pour moi, un silence signifie un désengagement” (côté français) 

 “Si je ne réponds pas immédiatement, ce n’est pas un refus” (côté libanais)  
2/ Prévoir des mécanismes de confirmation  
Un rappel la veille ou le jour même est souvent indispensable au Liban. Ce n’est pas un 
manque de sérieux, c’est une adaptation à un environnement imprévisible.  
3/ Valoriser la relation avant le planning  
Un café, un moment informel, peut débloquer des semaines de malentendus. La confiance se 
construit dans l’humain plus que dans l’agenda.  
4/ Reconnaître les marqueurs culturels de fiabilité  
 Pour les Français : réactivité, ponctualité, respect des délais 
 Pour les Libanais : disponibilité relationnelle, souplesse, capacité d’adaptation 
5/ Co-construire un “contrat relationnel”  
Définir ensemble comment on se parle, comment on reporte un rendez-vous, comment on 
signale un imprévu. Sans cela, chaque culture interprète à sa manière des signaux qui ne 
sont pas toujours destinés à être interprétés.  


